centre i
culturel
[Franklin

-
1 i

Mardi 25 novembre 2025
Du dialogue interreligieux a I’exigence du vivre ensemble :
enjeux, difficultés, perspectives
Michel Younes

Le dialogue est le baromeétre de I'état de la société, de I'état du monde, de I'état d’une famille, quelle que soit la
réalité. La maniére dont chacun aborde le dialogue dit quelque chose de lui-méme et de ses rapports a autrui.
Un constat : le dialogue interreligieux est devenu un fourretout.

On peut étre décu du dialogue, car si la représentation que I’'on a du dialogue n’arrive pas on est décu. Le dialogue
n’est pas une démarche innée, spontanée, sans exigences, sans conditions il doit étre accompagné d’une
démarche démagogique.

Le dialogue ne marche pas tout seul. Le dialogue donne lieu a un déplacement, cela suppose que I'on transforme
le regard sur la différence.

Le dialogue interreligieux, plus que les autres dialogues, met au coeur une différence irréductible et devient le
barometre de I'état du monde.

Est-ce réaliste de parler de dialogue interreligieux ? Que veut-il nous dire et est-ce qu’il éclaire notre société ?

1°" temps : Quand et comment est né le dialogue interreligieux ?

C’est une expression qui a vu le jour récemment. Elle est née avec comme arriere fond I'antidote de la guerre.
On a commencé a l'utiliser a la fin de la deuxieme guerre mondiale. On a pris conscience de la gravité de la guerre
et on s’est demandé ce que les religions pouvaient faire et amener une expression de paix, mais c’était discret.
L’expansion de I'utilisation de ce terme a commencé avec le « clash des civilisations ». Lidée était que le dialogue
interreligieux était I'antidote du clash civilisationnel.

1986 : la rencontre d’Assise a la demande de Jean-Paul Il. On était a deux doigts d’'une guerre mondiale nucléaire
(Cuba, guerre du Liban). Assise est le symbole de la paix, le pape demande aux religieux de venir prier ensemble
pour la paix.

2001 : I'attentat des tours jumelles. Jean-Paul Il demande en 2002 aux représentants religieux de venir prier
encore une fois a Assise.

Comment les religions peuvent contribuer a la paix ? Les religions ont un role a jouer car elles ont une certaine
perception du temps, de la société, du salut mais elles ont surtout une perception sur I'autre.

Toutes les traditions religieuses ont véhiculé des perceptions de refus des autres. Le dialogue interreligieux peut
avoir soit une parole de refus, d’annexion, soit une parole qui permet I'acceptation ou la coexistence,
I'interaction avec les autres, I'émulation.

2™ temps : Que met-on derriére le dialogue interreligieux ?

Pendant longtemps quand on évoquait le dialogue interreligieux on I'associait a la recherche de ce qui est
commun. Quand on dialogue on veut avoir des choses similaires, la similitude rassure. Il faut se demander ce que
I'on fait de la différence. Le dialogue est plus proche du rapport a la différence que la volonté d’amener ce qui
est commun. Le dialogue nécessite de changer le regard sur la différence plutot que de rechercher ce qui est
commun. La différence est beaucoup plus enrichissante que ce qui est commun. La tolérance est un faux-
semblant car c’est une maniére de rester dans le rapport de force. La tolérance c’est le plus fort qui tolere le plus
faible alors que ce que I'on cherche dans le dialogue c’est comprendre |'autre dans sa différence.

Les conditions du dialogue :

1% condition : considérer I'autre dans une égale dignité. Il faut se parler, s’écouter réciproquement.
Le véritable dialogue n’est pas un dialogue de fascination mais celui qui fait écho a qui je suis.



Paul Ricoeur : « soi-méme comme un autre ». Le « comme » n’est pas un mimétisme.
Il'y a trois maniéres d’étre soi pour Paul Ricoeur :

- Un soi suffisant

- Unsoiannihilé

- Unsoi qui prend en compte la présence de I'autre

3% temps : Pourquoi I'église catholique s’est impliquée dans le dialogue interreligieux ?

L’église catholique va étre une des principales instances qui va s’investir dans le dialogue interreligieux et qui va
tirer des legcons de son expérience. L’église catholique est le groupe religieux le plus organisé au monde.
3 textes :

- Encyclique du pape Paul VI : Ecclesiam Suam (notre église) en 1964. Pour lui, s’engager dans le dialogue
c’est une expression de foi car le dialogue est en Dieu lui-méme. La parole est en Dieu, donc I'origine du
dialogue c’est Dieu lui-méme. Quand Dieu s’est révélé, il s’est révélé par la parole, il s’est fait
conversation, il s’est fait parole pour le monde. La mission de I'Eglise c’est de poursuivre la conversation
de Dieu avec le monde, le pape va donc mettre le dialogue au cceur de la mission de I'Eglise.

- Concile Vatican Il : il a rassemblé tous les évéques du monde (2500 évéques). Il est I'unique concile pour
I’Eglise catholique qui n’a pas considéré comme hérétiques ceux qui ne pensent pas comme elle. « Ce
que j'ai fait est bon et ce que les autres font aussi ». « Nostra aetate » 28 octobre 1965 : I'église
catholique ne rejette rien de ce qui est vrai et sain dans les traditions religieuses, méme si c’est différent
de ce qu’elle propose. Le critére du bien peut étre différent de soi. On va chercher ce qui est bon dans
la différence. Il appelle au discernement. Il y a 4 éléments constitutifs du dialogue pour I'Eglise
catholique :

o Lafraternité

o Laconfiance

o Lediscernement

o La charité (aujourd’hui on dirait la solidarité)

4™ temps : 3 quoi sert le dialogue ?

- En 1991 : dialogue et annonces. 4 niveaux :

o Dialogue de vie

o Dialogue des ceuvres : améne a mettre en place des actions communes

o Dialogue théologique : demande des connaissances

o Dialogue d’échange spirituel, d’émulation spirituel.
Le dialogue interreligieux, institutionnel ou a I’échelle individuelle, ne peut pas ne pas prendre en
compte l'interlocuteur. Si I'on prend en compte les différenciations, I'islam est né dans I'histoire aprés
le Christ. Pour les chrétiens il y a les traditions avant le Christ qui préparent sa venue, et les traditions
nées apres le christianisme sont des hérésies. La tradition musulmane a dans ses textes de référence
des paroles sur les chrétiens et la foi chrétienne a la différence du bouddhisme ou du judaisme. Il y a
des regards positifs et des regard négatifs. Le dialogue nécessite une préparation et du discernement.
On ne peut pas faire du dialogue hors contexte, hors histoire. L'islam a une prétention universitaire
comme le christianisme. Un dialogue naif ou catastrophiste est un dialogue voué a I'échec. Le dialogue
qui peut nous permettre de s’en sortir c’est le dialogue qui ramene a soi ou qui éclaire quelque chose
en soi, parfois des zones d’ombre oubliées en soi, et qui pourrait amener a un dialogue interpellatif

58me temps : le dialogue et les enjeux contextuels : le vivre ensemble

- Sionestd’accord que ’humain a des facettes multiples dont celle qui est enracinée dans une expérience
religieuse, spirituelle alors le dialogue interreligieux peut étre une des clés qui peut permettre de
changer le regard sur les autres. Volonté et possibilité de vivre ensemble en prenant en compte les
conditions de vivre ensemble. L'opposé du dialogue n’est pas I'indifférence mais la guerre.

- L'expérience du dialogue permet de voir qu’il y a des différences relationnelles et des différences qui
séparent, qui rejettent l'autre. Le religieux nous apprend qu’il y a des différences relationnelles et
oppositionnelles

- Sile dialogue ne régle pas tout, il permet d’aider I’étre humain a se préparer a une meilleure écoute et
a un meilleur échange, il permet d’aider a consolider un vivre ensemble apaisé au nom d’une conviction
de foi.



- Repenser la place du dialogue interreligieux permet de donner une des clés nécessaires pour
s’interroger soi-méme en présence de |'autre.

- Laréalité de I'islam et des musulmans, dans le monde et en France, implique que la connaissance est la
clé de la reconnaissance. L'islam est une notion. Il y a plusieurs facettes. La tradition de I'islam est a la
fois spirituelle et politique. L'islamisme est une forme excessive de la politique.

- Sil’on souhaite collectivement aller vers un vivre ensemble apaisé, il faut se préparer par la force de la

connaissance.

Pour aller plus loin :

Etre soi par 'autre  Michel Younés

Dialogue interreligieux, Quel avenir ? Michel Younes
Les approches chrétiennes de I’lslam Michel Younes



